ANNEXE 1 : Fiches de synthése de Frédéric Chavel

Fiche 1 : Le modele presbytéro-synodal, conséquence du Semper reformanda
1a. Le mythe d'une unanimité ecclésiale

Le développement, I'accroissement numérique et la diffusion géographique des
communautés chrétiennes depuis I'antiquité a fait que peu a peu, la question du meilleur
lieu pour discerner la vérité chrétienne s'est posé : faut-il plutét écouter les Eglises locales ?
Ou faut-il plutot écouter les lieux d'assemblée (consistoires, synodes, conciles, etc.), ou
différentes Eglises locales se rassemblent et viennent discerner ensemble leurs chemins ?

Longtemps, la difficulté de cette question a été masquée par le mythe de l'unanimité de
I'Eglise, selon lequel, guidés par I'Esprit saint, tous ces lieux seraient forcément et
spontanément en accord.

1b. Or, la Réforme protestante, dans toutes ses formes diverses, part de ce constat simple :
dans I'Eglise, tout le monde peut se tromper. A la fois des Eglises locales qui peuvent
s'égarer. Mais aussi les lieux hiérarchiques qui, au cours de I'antiquité et du moyen age,
s'étaient affirmés comme ceux qui peuvent dire la vérité chrétienne au nom de tous
(conciles, papes, etc.).

1c. Quelle réponse donner ? Trois options possibles :

e Soit considérer qu'écouter la téte vaut quand méme toujours mieux qu'écouter la
base (option hiérarchique).

e Soit considérer que la base vaut toujours mieux que les structures complexes (option
congrégationaliste).

e Soit une option médiane, celle du modele presbytéro-synodal, qui considere que tout
le monde peut se tromper, et que le principe de la correction fraternelle vaut pour
tous.

1d. La vision presbytéro-synodale : toute personne ou instance qui s'isole dans ses
certitudes est en danger de s'égarer. Ce que |'on décide aprés un échange a plusieurs en
ayant écouté et pris au sérieux les autres, est plus solide que ce que |I'on décide tout seul
dans ses convictions.

Si un synode décide sans véritablement intégrer la participation de toutes les Eglises
locales, il fait forcément fausse route au bout d'un moment. Et si une Eglise locale décide
sans véritablement intégrer ce qu'elle recoit du travail synodal, elle fait forcément fausse
route au bout d'un moment.



Fiche 2 : Qui dit Dieu vivant dit Eglise mobile

2a. Contrairement a des visions de Dieu, de la vérité biblique, et de la mission de I'Eglise,
comme des choses immuables, I'EPUdF a un sens de la diversité et de la mobilité qui vient
de sa vision de Dieu.

Parce que Dieu est vivant dans sa Parole et accompagne notre histoire, étre fidele dans
I'écoute de sa Parole, c'est étre mobile dans l'interprétation des Ecritures. Une lettre ne
peut pas étre identique a une parole vivante.

2b. D'ou l'utilité de relire la Bible. Car la confrontation aux Ecritures nous donne un vis- a-
vis qui nous décentre de nous-mémes et de nos pensées, qui nous libére du rétrécissement
sur soi. La Bible est un outil de transformation de nos certitudes.

D'ou I'utilité, aussi, de relire I'histoire. Car celui qui oublie son histoire se condamne a
répéter les erreurs du passé ou a péniblement réinventer ce que d'autres ont déja tres bien
fait.

2c. Quelles limites a cette grande mobilité et créativité ?

La base de la communion dans I'Eglise est le partage de la parole (bonne nouvelle de la
justification et de la réconciliation) et le partage des sacrements. Tout ce que vous faites qui
contribue a ce partage est bon, tout ce qui en écarte est mauvais, voire a proscrire.

Il faut donc a la fois ne pas se sentir contraint par I'habitude ("on n'a jamais fait cela ", ou
"on a toujours fait cela "). Tant de choses sont possibles que I'on s'interdit.

Mais il faut aussi savoir dire non quand un développement théologique ou ecclésial nous
amene a l'intolérable (Exemple de nombreuses Eglises protestantes qui ont soutenu le
nazisme en Allemagne, ou |'apartheid en Afrique du Sud).

Ainsi, beaucoup de théologies sont accueillies dans I'EPUdF, mais tout n'est pas acceptable,
et il faut aussi savoir dire : pas de cela chez nous.



Fiche 3 : Désirer la diversité

3a. L'Eglise peut étre regardée selon la métaphore de la forét, qui est plus résiliente et
riche de vie lorsqu'il y a diversité, et qui est tres fragile lorsqu'il y a monoculture. C'est ainsi
gue les traditions réformées et luthériennes ont décidé de se mettre en communion dans
I'EPUdF. L'EPUdF, ce n'est pas étre au-dela des histories luthériennes et réformées, c'est
étre riches des expériences de ces deux histoires qui se compléetent.

3b. Il faut aller au-dela de la tolérance. Ce n'est pas seulement que je tolere I'autre : "dis ce
gue tu veux, cela m'est égal". Il faut surtout comprendre que chaque histoire particuliere
est trop pauvre pour vivre la richesse de Dieu et du monde, donc je dois m'inspirer du
témoignage venu de |'autre.

Un réformé qui lit Luther est un meilleur réformé. Un luthérien qui lit Calvin est un meilleur
luthérien. Etc. Pas seulement avec ces références a nos chers Réformateurs.

L'EPUF est une Eglise cecuménique a I'écoute de tout ce qui se vit aujourd'hui dans tout le
monde protestant, et tout le christianisme.

Si je ne cultive pas une certaine diversité, je m'appauvris, et a long terme je meurs.

3c. Bonne nouvelle ! L'Eglise universelle est chez nous, mais il faut la laisser s'exprimer :
cultiver et laisser apparaitre la diversité de la foi des membres d'une méme communauté.

Les conseils presbytéraux ont donc une responsabilité de créativité. lls ne sont pas gardiens
de tombeaux, mais envoyés dans une mission dans le monde : étre a I’écoute de tout ce
que Dieu nous dit dans le monde, et non pas aller vers le monde avec des formules
évangélisatrices prétes-a-lI'emploi. Evangéliser, c'est écouter puis parler.

3d. C'est en particulier la responsabilité de ceux qui ont un ministére dans I'Eglise.

Chacun est entierement libre dans ses options personnelles (totale liberté de conscience),
mais quand on assume un ministere, ou une situation qui implique I'ensemble de la
communauté, comme la célébration d'un culte, il faut étre a I'écoute de toute la
communauté.

On n'est pas la pour imposer ses préférences a la communauté, mais pour valoriser la
richesse de ce qui est donné a chacune et chacun.



